
Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 1 - 

Premessa 
 

Del rigore della scienza 
 

…In quell’Impero l’Arte della cartografia giunse ad una tal Perfezione che la Mappa di una 

sola Provincia occupava tutta una Città, e la Mappa dell’Impero tutta una Provincia. Col 

tempo, queste mappe smisurate non bastarono più. I Collegi dei Cartografi fecero una Mappa 

dell’Impero che aveva l’Immensità dell’Impero e coincideva perfettamente con esso. 

Ma le Generazioni Seguenti, meno portate allo Studio della Cartografia, pensarono che questa 

Mappa enorme era inutile e non senza Empietà la abbandonarono alle inclemenze del Sole e 

degli Inverni. Nei Deserti dell’Ovest sopravvivono lacerate Rovine della Mappa, abitate da 

Animali e Mendichi; in tutto il paese non c’è altra Reliquia delle Discipline Geografiche. 
 [JORGE LUIS BORGES, Storia universale dell’infamia] 

 

 

GNOSEOLOGIA  (dal gr. gnôsis  +  logos  =  Studio, dottrina, teoria della conoscenza) 
 

In generale studio e riflessione sulle fonti, i metodi, le garanzie, i limiti e quindi il “valore” della 

conoscenza umana. Possiamo individuare due modelli fondamentali: quello iconico e quello 

semantico. Storicamente questi due modelli si succedono e passano entrambi attraverso due fasi. 
 

A.  In un modello iconico di conoscenza (la conoscenza è una immagine o una  “icona”  adeguata, 

una copia di natura mentale dell’oggetto conosciuto e, in generale, della realtà) lo studio si rivolge al 

rapporto che hanno fra loro il soggetto  e l’oggetto nell’atto del conoscere. L’obiettivo è quello di una 

conoscenza assoluta. 
 

1. La forma antica del problema era: “In che misura ciò che gli uomini si rappresentano rassomiglia 

a ciò che esiste indipendentemente da tale loro rappresentazione, alla realtà in sé? Implicita-

mente una conoscenza è tanto più ritenuta valida quanto maggiormente, in quanto copia, rassomi-

glia all’originale. L’esito è che la realtà è conoscibile se è concepita come affine, simile, congrua 

al pensiero (Idee di Platone o Forme di Aristotele). 
 

2. La forma moderna del problema: “Dato che il soggetto conoscente ha una determinata natura che 

influenza la conoscenza, quali sono le caratteristiche di tale natura e quale ne è l’apporto nella 

nostra rappresentazione della realtà?”. In tal modo si viene a distinguere (cfr. Galileo) ciò che di-

pende dal soggetto (qualità soggettive: dipendenti dai nostri singoli sensi) da ciò che dipende 

dall’oggetto (qualità oggettive: accertabili con più sensi ed in genere sottoponibili a misurazione 

tramite appositi strumenti).  
 

B.  Nella filosofia moderna e contemporanea viene messo in discussione il modello iconico di 

conoscenza (conoscenza come riproduzione interna di una realtà esterna) considerato ingenuo e nello 

stesso tempo fonte di tutte le contraddizioni che portano all’idealismo (carattere spirituale/ideale e 

talora negazione del mondo esterno). Viene abbandonato l’obiettivo di una conoscenza assoluta 

considerata al di là dei limiti umani e si delinea una conoscenza “posizionata”, corrispondente ad un 

determinato punto di vista. 

Subentra, in modo più o meno esplicito, un modello semantico: la conoscenza non è immagine-

ritratto, ma costruzione simbolica convenzionale connessa con (riferentesi a) l’oggetto, ma di ordine 

ontologico e logico diverso: le parole esprimono il loro significato indipendentemente dalla loro 

somiglianza con esso (le onomatopee sono solo delle eccezioni). Se ci riferiamo alla metafora della 

carta geografica il suo “rigore” non è dato dalla sua somiglianza effettiva con l’oggetto ma dalla sua 

“similitudine o corrispondenza convenzionale” con il territorio da essa indicato. Questa “mappa” (la 

nostra conoscenza) allo stesso modo della carta geografica, è costruita da noi secondo precise regole. 
 

1. Queste regole, secondo KANT, dipendono da noi, non dall’oggetto e sono universali, cioè comuni a 

tutti gli uomini. Compito della gnoseologia (Critica della ragion pura) è l’analisi preliminare (a 

priori) di queste regole (o funzioni) del nostro (umano) pensiero (cfr. criticismo). 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 2 - 

2. Nella filosofia successiva è messa in discussione anche la possibilità di uno studio a priori, 

universale e astratto, delle facoltà del conoscere (delle “regole” del pensiero).  Sembrerebbe infatti 

trattarsi di regole prodotte e tramandate culturalmente, differenti non solo sul piano storico e 

socio-culturale (culturalmente e linguisticamente condizionate), ma anche e soprattutto fra i 

diversi settori disciplinari in cui la conoscenza si articola. 

La gnoseologia ha allora lasciato il posto alla epistemologia (o filosofia della/e scienza) e cioè alla 

studio a posteriori di concetti, metodi, principi ed ipotesi utilizzati dalle diverse scienze. 

 

Immanuel KANT (1724 – 1804) 
 

1.   I  riferimenti  culturali 
 

1. Locke (1632 – 1704): rifiuto dell’innatismo, analisi dei processi dell’intelletto  e critica del 

concetto di sostanza.  

 

2. Newton (1642 – 1727): sperimentalismo e unificazione matematica; tutti i movimenti 

dell’universo sono riconducibili ad un’unica legge (gravitazione universale). 

 

3. Leibniz (1646 – 1716): razionalismo e ottimismo; critica dei limiti dell’empirismo “Niente è 

nell’intelletto che non sia già stato nei sensi … tranne l’intelletto stesso”; concezione attiva e 

dinamica della ragione. 

 

4. Hume (1711 – 1776): empirismo e scetticismo; critica dei concetti di sostanza e di causa; 

derivazione delle idee dalle impressioni. 

 

5. Illuminismo francese e deismo. 

 

6. Pietismo: rigorismo morale e rifiuto dell’esteriorità dei culti. 

 

7. Illuminismo tedesco:  -    carattere più filosofico ed accademico (rispetto alla Francia) 

- maggiore vicinanza al razionalismo (Leibniz) 

 

 Wolff (1679 – 1754): sistematizzatore (un po’ scolastico) di Leibniz; la conoscenza è lo 

strumento di perfezionamento dell’uomo; tutte le verità di fatto sono, almeno in linea di 

principio, riducibili a verità di ragione. 

 

 Baumgarten (1714 – 1762): discepolo di Wolff;  

METAFISICA  =  scienza di tutto ciò che è conoscibile senza l’aiuto della fede; 

ESTETICA  =  studio della conoscenza sensibile (scura) e artistica (chiara ma non distinta); 

LOGICA  =  conoscenza intellettiva (chiara e distinta). 

 

 Lessing (1729 – 1781); drammaturgo e filosofo deista. 

Scopo ultimo della storia è una religione razionale universale (gioachinismo: età dello Spirito 

in cui il bene sarà perseguito “per il bene” e non per paura). 

La filosofia (il deismo) non deve più contrapporsi alle religioni rivelate: queste, se aiutate a 

superare man mano gli aspetti superstiziosi, hanno un ruolo fondamentale nell’educazione del 

genere umano e possono convergere fra loro e con la verità razionale (religione razionale). 

La rivelazione (e la verità) è immessa nella storia; priorità della morale su dogmi e “miracoli”. 

Tolleranza: dimostrare la verità della propria religione con le opere. 

La ragione non dà certezze assolute ma continua ricerca: questo accomuna gli autentici filosofi 

e uomini di fede. 

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 3 - 

2.   Il periodo precritico 
 

1755:  Storia naturale universale e teoria dei cieli. 

Spiegazione meccanica dell’origine dell’universo sulla base delle leggi della fisica newtoniana 

(attrazione e repulsione): Caos    Nebulosa primitiva     Sistema solare (Teoria Kant – 

Laplace). Completa autonomia della scienza (fisica e cosmologia) dalla teologia e dalle 

religioni. La natura è immessa nel tempo (storia naturale), è autosufficiente e si realizza 

secondo una propria finalità interna (autoteleologia). 
 

1759: Sull’ottimismo. 

Discussione sul Poema sul terremoto di Lisbona di Voltaire che, partendo dall’evento tragico 

del catastrofico terremoto di Lisbona (1755) contesta l’ottimismo di Leibniz secondo cui il 

nostro sarebbe il migliore dei mondi possibili: non per l’uomo, dice Voltaire, che privilegia un 

punto di vista antropologico. Kant contesta Voltaire e si colloca da un punto di vista di 

universalismo metafisico (la razionalità del mondo) schierandosi pertanto a favore 

dell’ottimismo. In seguito tale scritto sarà ripudiato da Kant. 
 

▲ fase “razionalista” 
--------------------------- 

  ▼  fase “empirista” 
 

1762: La vana sottigliezza delle quattro figure sillogistiche. 

Critica della logica aristotelica e scolastica definita come un “colosso dai piedi d’argilla” in 

quanto basata sul principio di Identità (A = A: una semplice tautologia); proprio per questo la 

logica tradizionale non è in grado di dire nulla di nuovo, non aggiunge mai niente a quanto è 

già contenuto nelle premesse. Solo l’esperienza porta a nuove conoscenze. 
 

1763:  L’unico argomento possibile per una dimostrazione dell’esistenza di Dio. 

Rifiuto della prova ontologica e di quelle cosmologica e teleologica; l’esistenza non è una 

“qualità”, un predicato, ma una posizione assoluta (constatabile ma non “dimostrabile”). 

Nell’esistente non vi sono maggiori qualità di quante ve ne siano nel possibile. Il “possibile”, 

che è tale sulla base del principio di non contraddizione (ciò che non è contradditorio è 

possibile, può cioè esistere) presuppone, necessita di una qualche esistenza (se niente esistesse, 

niente sarebbe possibile). In sostanza viene da Kant ripreso l’argomento della “contingenza del 

mondo” (terza via di Tommaso d’Aquino). 

Anche l’argomento del possibile sarà in seguito rifiutato da Kant in quanto presuppone 

l’argomento ontologico (la definizione di Dio come essere necessario). 
 

1766: I sogni di un visionario chiariti con i sogni della metafisica. 

Prendendo ironicamente spunto dalle visioni mistico-spiritistiche di un teosofo svedese 

(Swedenborg) Kant polemizza contro i metafisici: anch’essi sono costruttori di “castelli in 

aria” privi di ogni fondamento (ovvero di sistemi filosofici non fondati sull’esperienza). La 

filosofia non può superare i limiti dell’uomo, non può cioè superare i confini dell’esperienza. 

I Giudizi possono essere: 

ANALITICI: esplicitano il soggetto  es. “Il quadrato ha quattro lati”. Sono infecondi. 

SINTETICI: aggiungono un predicato (non implicito) al soggetto  es. “La Terra è sferica”. 

Per formulare giudizi sintetici è necessaria l’esperienza che non va intesa come 

semplice recettività (passività), ma come attività. 
 

“Aristotele dice in qualche punto: «Quando siamo svegli abbiamo un mondo comune, ma quando 

sogniamo, ciascuno ha il proprio.» (Si tratta in realtà di un aforisma di Eraclito) Mi pare che si potrebbe 

benissimo invertire l'ultima proposizione e dire: se di diversi uomini ciascuno ha il suo mondo proprio, è 

da supporre che essi sognino. Su queste basi, se noi consideriamo quei fabbricanti di castelli in aria, 

ciascuno dei quali costruisce a sé un mondo del proprio pensiero e lo abita tranquillamente escludendone 

gli altri - quelli per esempio che abitano l'ordine delle cose come lo ha fabbricato Wolf con poco 

materiale empirico, ma con abbondanza di concetti surrettizi, o quelli che abitano i mondi tratti dal 

niente da Crusius grazie al potere magico di qualche sentenza sul pensabile e l'impensabile - attenderemo 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 4 - 

con pazienza, date le contraddizioni delle loro visioni, che questi signori abbiano finito di sognare. E 

quando finalmente, come Dio vuole, essi saranno completamente svegli, quando cioè apriranno gli occhi 

ad uno sguardo che non escluda l'accordo con altri intelletti umani, allora nessuno di loro vedrà cosa che 

non possa ugualmente apparire manifesta e certa a chiunque altro, grazie alla luce delle loro prove, e i 

filosofi abiteranno al tempo stesso un mondo comune, come quello che già da lungo tempo occupano i 

matematici; avvenimento importante, che non può più farsi attendere a lungo, se si deve credere ai segni 

e presagi certi, che da qualche tempo si mostrano sull'orizzonte della scienza.” [parte I, cap. 3] 

 
3.   Il criticismo  
 

1770: Dissertazione sulla forma e i principi del mondo sensibile ed intelligibile, 

Differenza fra conoscenza sensibile e conoscenza intellettuale. Rispetto alla prima (conoscenza 

sensibile) spazio e tempo non sono suoi contenuti ma sue funzioni o forme (intuizioni pure che 

precedono l’esperienza sensibile). Quest’opera anticipa, anche se in forma ancora incompleta e 

provvisoria, i temi del criticismo. 

 

CRITICISMO = analisi delle funzioni, delle possibilità e dei limiti del pensiero.  

 

È completamento radicale dell’Illuminismo: questo aveva “portato innanzi al tribunale della ragione” 

l’intero mondo umano. Kant si prefigge di sottoporre al tribunale della ragione la ragione stessa. La 

ragione assume il compito più alto ed impegnativo: analizzare se stessa. 

Il criticismo si pone inoltre come sintesi fra Razionalismo ed Empirismo. 

 
RAZIONALISMO:  Giudizi * analitici a priori   sono universali e necessari ma infecondi (Es. I corpi sono estesi) 

Il loro rigore formale è viziato dalla sterilità. 
Idee innate  “Sistema del mondo”: la natura viene adattata al pensiero, costretta nei suoi limiti. 

     DOGMATISMO 
 
EMPIRISMO:  

 
Giudizi sintetici a posteriori  sono fecondi ma privi di universalità e necessità (Es. Questi corpi 
sono pesanti). La loro “ricchezza” è pagata dalla incapacità di previsione. 
Il sapere diventa una “collezione di notizie” che colleghiamo fra loro (es.: causa  effetto) solo per 
abitudine, senza alcuna effettiva necessità . 

     SCETTICISMO  

 

1781: Critica della ragion pura (pura = non ancora conoscente)  

Analisi del pensiero puro, prima di ogni indagine sulla realtà, delle sue funzioni o strutture e, 

pertanto, delle sue possibilità, per stabilire se sono possibili: 

 

     Giudizi sintetici a priori: fecondi e, nello stesso tempo universali e necessari;   
  aggiungono nuove conoscenze universalmente valide (es. Tutti i corpi sono pesanti).  

      CRITICISMO 
 

Va chiarito come l’universalità e la necessità di cui parla Kant sia una universalità umana e non 

assoluta; per poter compiere l’analisi della “ragion pura” è infatti necessaria una RIVOLUZIONE 

COPERNICANA (in un certo senso a rovescio) che permetta di superare una volta per tutte sia il 

soggettivismo e lo scetticismo propri dell’empirismo, che le pretese di oggettivismo e di assolutismo 

metafisico propri sia della filosofia tradizionale (platonismo, aristotelismo ecc.) che delle stesse filosofie 

razionaliste.  

______________________ 
* Giudizio = atto di pensiero che “predica” qualcosa (attribuisce una qualità) rispetto ad un soggetto 

   Analitico = esplicita caratteristiche già presenti 

   Sintetico = attribuisce nuove caratteristiche 

   A priori = che non deriva dall’esperienza 

   A posteriori = che deriva dall’esperienza 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 5 - 

“Sinora si è ammesso che ogni nostra conoscenza dovesse regolarsi sugli oggetti; ma tutti i tentativi di 

stabilire intorno ad essi qualche cosa a priori, per mezzo di concetti, coi quali si sarebbe potuto 

allargare la nostra conoscenza, assumendo un tal presupposto, non riuscirono a nulla. 
 

      

 

RIVOLUZIONE COPERNICANA: non è più la realtà esterna a modellare il pensiero (che pertanto non viene 

più concepito come “copia” del modello esterno  abbandono del modello iconico), ma è il pensiero 

umano che organizza la nostra percezione e la nostra conoscenza della realtà. Non è la realtà sensibile 

che costituisce il pensiero, ma è il pensiero a costituire, con la sua attività organizzatrice, il mondo 

dell’esperienza: il mondo dell’esperienza non è pertanto realtà già data che il pensiero rispecchia, ma è il 

risultato dell’attività del pensiero. 
 

Si può parlare di contenuto (o di materia) e di forma della conoscenza: la materia è costituita dalle 

impressioni sensibili provenienti dall’esperienza (A POSTERIORI); la forma dall’insieme delle modalità 

(filtri, lenti, reticoli, criteri organizzativi, griglie di osservazione …) con cui la mente percepisce, si 

rappresenta ed elabora la realtà; la forma, dice Kant, è A PRIORI. L’insieme di queste modalità a priori 

(spazio, tempo e categorie) costituisce l’oggetto di indagine della Critica della ragion pura che risulta 

così strutturata: 

 

 

Le sezioni fondamentali sono l’Estetica, l’Analitica e la Dialettica trascendentali; la Dottrina del 

metodo costituisce prevalentemente una ricapitolazione “operativa” della prima parte (Dottrina degli 

elementi) della Critica della ragion pura.  

 

 

Si faccia, dunque, finalmente la prova di 

vedere se saremo più fortunati nei 

problemi della metafisica, facendo 

l’ipotesi che gli oggetti debbano 

regolarsi sulla nostra conoscenza: ciò 

che si accorda meglio con la desiderata 

possibilità d’una conoscenza a priori, 

che stabilisca qualcosa relativamente 

agli oggetti, prima che essi ci siano dati. 
 
 

Qui è proprio come per la prima idea di 

Copernico; il quale vedendo che non 

poteva spiegare i movimenti celesti 

ammettendo che tutto l’esercito degli 

astri rotasse intorno allo spettatore, 

cercò se non potesse riuscir meglio 

facendo girare l’osservatore e lasciando 

invece in riposo gli astri.” 

 

[CRPu – Prefazione alla seconda 

edizione, 1787] 

 

1.  DOTTRINA DEGLI ELEMENTI   (analisi distinta delle singole forme a priori) 
 

1.1. Estetica trascendentale: studio della SENSIBILITÀ (spazio, tempo  MATEMATICA) 
 

1.2. Logica trascendentale 
 

A. Analitica trascendentale: studio dell’INTELLETTO (categorie  FISICA) 
B. Dialettica trascendentale: studio della RAGIONE (idee  METAFISICA) 

 

2.  DOTTRINA DEL METODO  (modalità di costruzione dell’edificio della conoscenza umana) 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 6 - 

4.  L’Estetica trascendentale:  le scienze matematiche 
 

ESTETICA [gr. Aisthanomai = intuire] : studio della sensibilità (intuizione, conoscenza immediata) 
 

TRASCENDENTALE  [≠ da “trascendente”]: che prescinde da ogni contenuto, pura possibilità, funzionalità  
 

“Chiamo trascendentale ogni conoscenza che si occupa non di oggetti, ma del nostro modo di 

conoscenza degli oggetti in quanto questa [conoscenza della conoscenza] deve essere possibile a priori 

[senza ricorrere all’esperienza]. Un sistema di siffatti concetti si chiamerebbe filosofia trascendentale.”  

[CRPu – Introduzione, VII] 
 

La sensibilità da un lato è passiva (riceve i contenuti dal mondo esterno e dall’esperienza interna) e 

dall’altro costituisce una vera e propria attività di organizzazione delle intuizioni tramite le forme pure 

(o “intuizioni pure”) dello SPAZIO e del TEMPO. 
 

ESPERIENZE SENSO 
INTUIZIONI 

PURE  A  PRIORI 
CARATTERI 

GIUDIZI 
SINTETICI A PRIORI     

interne interno   tempo successione aritmetici 

esterne esterno   spazio estensione geometrici 
 

Spazio e tempo sono le condizioni a priori per la sensibilità, sono cioè le forme inter-soggettive (interne 

ai soggetti e comuni fra loro) dei fenomeni. Lo spazio organizza la coesistenza dei fenomeni esterni uno 

accanto all’altro; il tempo ne permette, sia per i fenomeni esterni che interni, la successione. 
 

Spazio e tempo non derivano dall’esperienza (empirismo) ma ne sono il presupposto; non sono 

nemmeno realtà oggettive (enti) a se stanti (contenitori vuoti > Newton): un ente che sia tale e che nello 

stesso tempo sia completamente vuoto (non ente) è autocontradditorio. 
 

L’Estetica fonda le scienze matematiche (aritmetica e geometria) su giudizi sintetici a priori; queste 

due scienze sono sintetiche in quanto ampliano le nostre conoscenze e nello stesso tempo sono a priori 

perché non variano a seconda delle diverse esperienze (e dei diversi soggetti) ma sono rigorose, 

universali e necessarie.  

 

Le scienze matematiche, pur essendo costruite “a priori” (scienze astratte che non dipendono dalla 

esperienza), sono applicabili ai fenomeni (non al “mondo in sé”) in quanto noi necessariamente li 

percepiamo (li collochiamo, li organizziamo) nello spazio e nel tempo. La loro “oggettività”, o meglio la 

loro universalità umana si fonda non sull’oggetto, ma sul soggetto (sull’uomo), sulla attività della 

sensibilità (percezione) umana, sulla sua forma (modalità) costante. 
 

Realtà fenomenica (trascendentale) dello spazio (e del tempo) 

Noi possiamo quindi solo dal punto di vista umano parlare di spazio, di esseri estesi, ecc. Ma, se 

uscissimo dalla condizione soggettiva nella quale soltanto possiamo conseguire un’intuizione esterna, 

dal modo, cioè in cui possiamo venir modificati dagli oggetti, l’idea di spazio non significherebbe più 

nulla. Questo predicato viene attribuito alle cose solo in quanto esse appariscono a noi, sono cioè 

oggetti della sensibilità. 

La forma costante di questa ricettività, che chiamiamo sensibilità, è condizione generale di tutti i 

rapporti, in cui gli oggetti sono intuiti come fuori di noi; e, se si astrae da questi oggetti, essa è una 

 
      Razionalismo: TAUTOLOGIA ( A  =  A)       giudizio analitico a priori 
 
 7  +  5  =  12     Empirismo: CONSTATAZIONE del risultato di un calcolo  

 giudizio sintetico a posteriori    

      Criticismo: CALCOLO RIGOROSO (esperienza, necessità e universalità) 
 giudizio sintetico a priori         

 

 

 

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 7 - 

intuizione pura, che porta il nome di spazio. Poiché le condizioni particolari della sensibilità non 

possiamo farle condizioni della possibilità delle cose, ma solo dei loro fenomeni, così possiamo ben 

dire, che lo spazio abbraccia tutte le cose che possono apparirci esternamente, ma non tutte le cose in 

se stesse, siano esse intuite o no, e da qualsiasi soggetto. 

Giacché noi non possiamo punto giudicare delle intuizioni di altri esseri pensanti, se esse siano o no 

legate alle stesse condizioni che limitano la nostra intuizione, e che per noi sono universalmente valide. 

Che se al concetto del soggetto aggiungiamo la restrizione di un giudizio, allora il giudizio vale 

incondizionatamente. La proposizione «tutte le cose sono l'una accanto all'altra nello spazio», vale con 

la restrizione che per cose si intendano gli oggetti della nostra intuizione sensibile. Se aggiungo al 

concetto la condizione, e dico: «le cose come fenomeni esterni sono l'una accanto l'altra nello spazio», 

questa legge vale universalmente e senza restrizione. Le nostre osservazioni dunque ci insegnano la 

realtà (cioè, la validità oggettiva) dello spazio, rispetto a tutto ciò che può venirci innanzi nel mondo 

esterno come oggetto; ma, al tempo stesso, l'idealità dello spazio, rispetto alle cose, se dalla ragione 

esse siano considerate in se stesse, cioè senza riguardo alla natura del nostro senso. Noi affermiamo 

dunque la realtà empirica dello spazio (rispetto a tutta l'esperienza esterna possibile), e nondimeno 

l'idealità trascendentale di esso: ossia, che lo spazio non è più nulla, appena prescindiamo dalla 

condizione della possibilità di ogni esperienza, e lo assumiamo come qualcosa che stia a fondamento 

delle cose in se stesse.       [CRPu – Estetica trascendentale, § 3] 

 

5.  L’Analitica trascendentale: le scienze fisiche 
 

Questa sezione (costituente la prima parte della “Logica”) analizza le funzioni dell’intelletto (facoltà 

attiva del pensiero); queste funzioni sono dette categorie: forme pure a priori intellettuali che operano 

sulle intuizioni sensibili (spaziali e temporali). Per Aristotele le categorie costituivano nello stesso 

tempo le tipologie fondamentali del pensiero (del discorso razionale: LOGICA) e le determinazioni 

principali della realtà (ONTOLOGIA); per Kant esse sono solo modalità del pensiero (ANALITICA). 
 

Solo l’esperienza (cfr. ESTETICA) organizzata dalle categorie (o concetti) ci può dare giudizi sintetici a 

priori sulla natura: 
 

Se noi chiamiamo sensibilità la recettività del nostro spirito a ricevere rappresentazioni, quando esso è 

in un qualunque modo modificato, l’intelletto è invece la facoltà di produrre da sé rappresentazioni, 

ovvero la spontaneità della conoscenza. La nostra natura è cosiffatta che l'intuizione non può essere 

mai altrimenti che sensibile, cioè non contiene se non il modo in cui siamo modificati dagli oggetti. Al 

contrario, la facoltà di pensare l'oggetto dell'intuizione sensibile è l'intelletto. Nessuna di queste due 

facoltà è da anteporre all'altra. Senza sensibilità nessun oggetto ci sarebbe dato, e senza intelletto 

nessun oggetto pensato. 1 pensieri senza contenuto sono vuoti, le intuizioni senza concetti sono cieche. 

È quindi necessario tanto rendersi i concetti sensibili (cioè aggiungervi l'oggetto nell'intuizione), quanto 

rendersi intelligibili le intuizioni (cioè ridurle sotto concetti). Queste due facoltà o capacità non possono 

scambiarsi le loro funzioni. L'intelletto non può intuire nulla, né i sensi nulla pensare. La conoscenza 

non può scaturire se non dalla loro unione. Ma non perciò si devono confondere le loro parti; ché, anzi, 

si ha grande ragione di separarle accuratamente e di tenerle distinte. Per questo noi distinguiamo la 

scienza delle leggi della sensibilità in generale, l'estetica, dalla scienza delle leggi dell'intelletto in 

generale, la logica.                        [CRPu – Logica trascendentale, Introduzione I] 
 

Le categorie sono funzioni che operano in modo costante e uniforme sulla mutevole “realtà” empirica; 

Kant le ha derivate dalla classificazione dei giudizi della logica tradizionale; egli ne individua 12 

suddivise in quattro tipologie: 
 

 QUANTITÀ:        Unità, Molteplicità, Totalità 

 QUALITÀ:          Realtà, Negazione, Limitazione 

 RELAZIONE:        Sostanzialità (sostanza/accidente), Causalità (causa/effetto), Azione reciproca 

 MODALITÀ:       Possibilità/impossibilità, Esistenza/inesistenza, Necessità/contingenza 

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 8 - 

L’applicazione delle categorie trova le sue regole negli schemi trascendentali: modalità temporali a 

schema fisso che costituiscono il tramite tra l’intuizione e le categorie, che ci permettono di applicare, in 

modo “automatico” una categoria ad un tipo di esperienza. Ad esempio: 
 

Schema della permanenza (una esperienza perdura nel tempo)   Sostanzialità 

Schema della successione irreversibile (ad A segue costantemente B ma non viceversa)   Causalità 
 

Le categorie di relazione (Sostanzialità, Causalità, Azione reciproca) costituiscono il fondamento della 

scienza della natura: la fisica. Le leggi scientifiche non sono “leggi in sé” della natura, ma relazioni fra i 

fenomeni istituite in modo necessario e universale (universalità umana) dall’attività unificante 

dell’intelletto; non intelaiatura della realtà (struttura delle cose, degli enti in sé) ma tessitura del 

pensiero. La realtà che conosciamo è “fenomenica” (basata cioè sulle “cose così come ci appaiono”) e la 

scienza della natura (la fisica) è scienza dei fenomeni. 
 

La conoscenza nasce (e rimane collocata) nello spazio intermedio fra i due poli contrapposti del 

noumeno e dell’io penso. 
 

 

 

NOUMENO [gr. nous  =  pensiero: e quindi “pensabile”] 

        senso positivo   COSA IN SÉ, realtà indipendente dal pensiero (1^ ed. CRPu: 1781) 

       senso negativo  IDEA LIMITE (puro “pensabile”) cui non sono applicabili le categorie,         
     VS    nemmeno quelle di esistenza e di causa  non si può nemmeno dire che il 
    noumeno esiste né che è la causa dei fenomeni. 
 

IO PENSO (o appercezione trascendentale): coscienza unitaria e permanente, comune a tutti gli esseri 
razionali (umani), che dà senso e garanzia al mutevole mondo delle intuizioni (esperienza) e 
delle intellezioni. Nemmeno all’IO PENSO sono applicabili le categorie. 

 

L’io penso non è “creatore” (rifiuto 

dell’idealismo) delle rappresentazioni, né 

puro “recettore” della realtà esterna 

(rifiuto del “dualismo gnoseologico”: 

essere delle cose / pensiero), ma 

organizzatore e portatore di significato nel 

mondo dell’esperienza umana.  

 

Il punto di partenza di Kant non è più 

costituito dal pensiero (idealismo), né dal 

mondo esterno (materialismo), e 

nemmeno da idee/entità metafisiche (es. 

Sostanza: razionalismo), ma dalla 

interrelazione fra intuizione dei fenomeni 

e attività di significazione (di attribuzione 

di significati) da parte dell’io penso. 

 

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 9 - 

6.  La dialettica trascendentale: l’illusione metafisica 
 

In questa sezione Kant indaga sull’origine nella ragione del bisogno metafisico. 

RAGIONE: facoltà che tende ad applicare le categorie al di là dell’esperienza o all’esperienza nella sua 

totalità fornendo spiegazioni sempre più ampie e globali e costruendo oggetti metafisici. 

L’INTELLETTO, al contrario, come abbiamo visto, incontra e riconosce dei limiti (la realtà 

fenomenica) che non pretende di superare (la “realtà” noumenica, cause prime/assolute ecc.). 

DIALETTICA:  secondo una accezione negativa derivata da Aristotele è logica dell’apparenza, “arte 

sofistica che colora di verità le illusioni”. 

Per vario che sia il significato in cui gli antichi usarono questa denominazione (...) si può desumere con 

sicurezza che la dialettica, per loro, non fosse altro che la LOGICA DELL 'APPARENZA. Arte sofistica di da-

re alla propria ignoranza, anzi alle proprie volontarie illusioni, la tinta della verità, imitando il metodo 

di pensare fondato che prescrive la logica generale (...) per colorire ogni vuoto modo di procedere.  (...)  

La seconda parte della logica trascendentale, perciò, deve essere una critica di questa apparenza 

dialettica, e si chiama dialettica trascendentale, non quasi un'arte di suscitare dogmaticamente una tale 

apparenza (arte, purtroppo corrente, di svariate ciurmerie metafisiche), ma come critica dell'intelletto e 

della ragione al loro uso iperfisico [soprannaturale, metafisico], al fine di svelare l'apparenza fallace 

delle sue infondate presunzioni, e ridurre le sue pretese di scoperta e ampliamento di conoscenze, che 

essa si illude di ottenere mercé principi trascendentali [senza fondarsi sull'esperienza]. 

[CRPu – Logica trascendentale, Introduzione, II-IV] 

La ragione non può arrivare a GIUDIZI SINTETICI A PRIORI; essa produce le IDEE TRASCENDENTI che 

vogliono cogliere la totalità dell’esperienza:     
 

 IDEA PSICOLOGICA [psicologia razionale]: vorrebbe rappresentare la totalità dell'esperienza in-

terna applicandovi la categoria di sostanza  anima (sostanziale). l'io penso é invece concepito 

da Kant non come una sostanza, ma come un insieme di funzioni: é attività unificatrice e non "so-

stanza semplice e immateriale". 

 IDEA COSMOLOGICA [cosmologia razionale]: pretesa della ragione di pensare tutto il reale (totalità 

dell'esperienza esterna). L'idea cosmologica produce le ANTINOMIE ("conflitti della ragion pura” 

ovvero affermazioni sul "mondo" che sono dimostratili da parte della ragione (prescindendo dal-

l'esperienza) e nello stesso tempo tra loro contraddittorie.  
 

 

ANTINOMIE DELLA RAGION PURA 

TESI    VS        ANTITESI 
1.   FINITO  /  INFINITO 

Il mondo ha origine nel tempo ed è limitato Il mondo è eterno ed infinito 
nello spazio 

2.   DIVISIBILITÀ 
Il mondo consta di atomi indivisibili (esistono Il mondo è divisibile all’infinito (vi sono solo 
parti semplici e i loro composti) parti composte) 

 

3.   CAUSALITÀ  e  LIBERTÀ 
Oltre alla causalità naturale (secondo leggi) esiste Esiste solo la causalità naturale (tutto avviene 
la causalità libera secondo leggi di natura) 
 

4.   NECESSITÀ  / CONTINGENZA 
Vi è un ente assolutamente necessario o come   Non esiste alcun ente necessario e tutto è  
parte o come causa del mondo       contingente 

↓                                            ↓ 
Le tesi esprimono una esigenza trascendente Le antitesi esprimono l’esigenza di estendere al- 
richiamando una realtà prima originaria al di là l’infinito le leggi fondate sull’esperienza. 
dell’esperienza (realtà noumenica)  

  RAZIONALISMO  -  METAFISICA   EMPIRISMO  - SCIENZE NATURALI 
↓                  OBIEZIONI                  ↓ 

Non si possono applicare le categorie al di là La totalità dell’esperienza è al di là dell’espe- 
dell’esperienza.  rienza: l’estensione all’infinito è arbitraria. 
 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 10 - 

 

 IDEA TEOLOGICA [teologia razionale]: pretesa di conoscere la totalità dell'esperienza interna ed 

esterna; essa produce l'IDEA DI DIO. Le prove tradizionali della sua esistenza possono essere ridotte 

a tre: tutte ugualmente infondate.  

1. PROVA ONTOLOGICA [L'essere di cui non si può pensare niente di più grande non può esistere 

solo nella mente - Dio è perfetto quindi esiste]  

L'esistenza non è un predicato e non può pertanto esser dedotta per analisi; é una POSIZIONE 

(un qui ed ora), ovvero un fenomeno, che può essere dimostrata solo per sintesi (giudizio sinte- 

tico), sulla base dell'esperienza.                              

2. PROVA COSMOLOGICA [La catena delle cause non può essere senza principio - Gli enti etero-

causati (contingenti) richiedono un ente incausato (necessario)]  

 Posso fermarmi risalendo nella catena delle cause solo se già possiedo l'idea di una causa ín-

causata  si ricade nella prova ontologica. Il rapporto necessità/contingenza è già stato af-

frontato anche nelle antinomie della ragion pura (cfr.) 

3. PROVA FISICO-TEOLOGICA (O FISICO-TELEOLOGICA) [L’armonia dell'universo richiede un 

creatore - Se c'è l'orologio (la natura) c'è l’orologiaio; se c'è l'edificio c'è l’architetto].     

 È la prova più convincente, accettata anche dai deisti. L’armonia però è tutt'altro che perfetta; 

possiamo quindi pensare ad un semplice architetto (es. il DEMIURGO platonico) e non a un 

CREATORE onnipotente ed onnisciente  si ricade nella  prova ontologica (idea di ENTE 

PERFETTO)     
 

La conclusione di Kant è netta: la METAFISICA, non dandoci giudizi sintetici a priori è impossibile 

come scienza; noi non possiamo comunque fare a meno della tensione metafisica, della tensione alla 

totalità: essa é connaturata al nostro pensiero, é caratteristica universale della ragione umana. La 

RAGIONE non va letta come semplice fonte di inganno e di illusione: non ha una funzione conoscitiva 

ma una funzione regolativa. La tensione verso la totalità (irraggiungibile) costituisce uno stimolo 

continuo all’intelletto, costituisce la molla per l'espansione continua delle conoscenze scientifiche. 

Allo stesso tempo favorisce la tendenza all'unificazione delle nostre conoscenze spingendo le singole 

scienze ad assumere una strutturazione sistematica e tenendo sempre viva, al di la delle specificità di-

sciplinari, l'esigenza dell’unita del sapere. 
 

Perché noi abbiamo a che fare con una illusione naturale ed inevitabile, che si fonda su principi sog-

gettivi e li scambia per oggettivi; mentre la dialettica logica, nella risoluzione dei paralogismi, non ha 

da fare se non con un errore nello svolgimento dei principi, o con un’artificiale apparenza nella loro 

imitazione. Vi é dunque una dialettica naturale e necessaria della ragion pura (...) che è inscindibil-

mente legata all'umana ragione e che, anche dopo che noi ne avremo scoperta l’illusione, non cesserà 

tuttavia di adescarla e trascinarla incessantemente in errori momentanei, che avranno bisogno di 

essere eliminati 

[CRPu – Dialettica trascendentale, Introduzione I] 
 

Così la ragion pura, che da principio pareva prometterci nientemeno che l'estensione delle cono-

scenze al di là dei limiti dell'esperienza, se noi la intendiamo bene, non contiene se non principi re-

golativi, che esigono bensì un’unità maggiore di quella che può raggiungere l'uso empirico dell’intel-

letto, ma appunto perché spingono tanto innanzi il fine dell’approssimarsi ad essa, portano al più alto 

grado, mediante l’unità sistematica, l'accordo di esso con se medesimo; ma se s’intendono male, e si 

tengono per principi costitutivi di conoscenze trascendenti, producono con una apparenza splendida 

sì, ma ingannevole, una convinzione e un sapere immaginario, e con ciò eterne contraddizioni e con-

trasti.       [CRPu – Appendice alla Dialettica trascendentale] 
 
 

CRPu: IMMANUEL KANT, Critica della ragion pura, Traduzione di G. Gentile e G. Lombardo Radice,       

Editori Laterza, Bari, 1963, VII edizione  

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 11 - 

7.  Critica della ragion pratica (1788): la moralità  
 

Ogni interesse della mia ragione (tanto quello speculativo quanto quello pratico) si concentra nella 

tre domande seguenti:    

1. Che cosa posso sapere?     

2. Che cosa devo fare? 

3. Che cosa ho diritto di sperare? 
 

La prima questione è semplicemente speculativa [ ... ] Per quanto concerne il sapere, dunque, è 

almeno sicuro ed assodato il fatto che rispetto a quei due problemi (C'è un Dio? C'è una vita futura?) 

non si può esserne mai a parte.   
 

La seconda questione è semplicemente pratica. Come tale essa può certo appartenere alla ragion 

pura, ma in questo caso non è trascendentale, bensì morale [...]  
 

La terza questione - cioè: se io faccio quel che devo fare, che cosa ho allora il diritto di sperare? - è 

pratica e al tempo stesso teoretica: in tal modo, il pratico serve soltanto da guida per rispondere alla 

domanda teoretica e - quando questa si eleva - alla domanda speculativa. Ogni speranza si riferisce 

infatti alla felicità [...] Felicità è l'appagamento di tutte le nostre inclinazioni [...]   
 

Io assumo che vi siano realmente leggi morali pure, le quali determinano del tutto a priori (prescin-

dendo da moventi empirici, cioè dalla felicità) il fare ed il non fare, cioè l'uso della libertà di un 

essere razionale in generale; e che queste leggi comandino assolutamente (non solo ipoteticamente, 

col presupposto di altri fini empirici), e siano quindi necessarie sotto ogni aspetto. Io ho il diritto di 

presupporre questa proposizione, in quanto mi richiamo non solo alle dimostrazioni dei più illuminati 

moralisti, ma altresì al giudizio morale di ogni uomo, che voglia pensare chiaramente una siffatta 

legge.                 (CRPU - Dottrina trascendentale del metodo, cap. 11, sez. II)  
 

Così scrive Kant avvicinandosi alla conclusione della sua opera principale (Critica della ragion pura); 

anche nei suoi tardi scritti della Logica individuerà nelle stesse domande (cui aggiunge la quarta: Che 

cosa è l'uomo?) l'intero campo della filosofia. Al prima quesito (Che cosa posso sapere?) ha risposto 

la Critica della ragion pura. Le scienze matematiche e quelle della natura ci possono fornire 

conoscenze effettive (Giudizi sintetici a priori) grazie al loro fondamento a priori nella sensibilità 

(spazio e tempo) e nell'intelletto (categorie); la metafisica invece non ci fornisce giudizi sintetici a 

priori ed è pertanto impossibile come scienza positiva, come sistema. È solo possibile una metafisica 

"critica" che per Kant coincide con il criticismo stesso: l'indagine dell'a priori (sia del conoscere che, 

come vedremo, dell'agire). La seconda e terza domanda sono l'oggetto esplicito della Critica della 

ragion pratica. Kant vuole fondare in modo rigoroso l’attività morale (ragion pratica) dando ai 

giudizi morali la stessa fecondità, necessità e universalità che nella conoscenza possedevano i giudizi 

sintetici a priori. Nell'ambito del dibattito sull'etica critica il sentimentalismo morale di Hume (senso 

morale, simpatia) per la sua mancanza di necessità, per il suo soggettivismo. Rimane invece 

profondamente influenzato da Rousseau che aveva sottolineato l'autonomia della moralità e la sua 

indipendenza dalla conoscenza scientifica. 
 

L'uomo è sensibilità e ragione: non è solo istinto e pulsione né è solo razionalità: si colloca fra queste 

due opposte tensioni ed è libero di scegliere, di volta in volta, fra le pulsioni sensibili e gli ordini della 

ragione.  

MORALITÀ = far prevalere la ragione come guida all'azione. 
 

Kant rifiuta tutte le morali ETERONONE che hanno ricercato cioè i loro fondamento in forze e principi 

esterni all'uomo e alla razionalità etica; qualsiasi normativa esterna, qualunque essa sia (educazione, 

società, tradizione, sentimento, piacere, utilità individuale o collettiva, equilibrio, perfezione, 

comando divino ...) pregiudica infatti la libertà dell'azione e/o l'universalità della legge morale. 

L'azione morale non ha fini esterni, al di fuori di se stessa: è autonoma. L'autonomia della morale dà 

vita ad un punto di vista decisamente nuovo, si basa pertanto su di una vera e propria rivoluzione 

copernicana morale: l'uomo deve esser posto al centro del mondo morale; autonomia significa 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 12 - 

autogoverno: l'uomo morale è colui che segue le leggi che egli stesso si è dato, che ubbidisce alla sua 

stessa legislazione. Di qui il PARADOSSO DELLA RAGION PRATICA:  
 

non è l'idea di bene (e di male) a fondare la legge morale 

ma è la legge morale a fondare l'idea di bene (e di male). 
 

Autonomia e centralità dell'uomo non significa soggettivismo: la ragion pratica non è in alcun modo 

soggettiva. È a priori e pertanto formale (prescinde da ogni specifico contenuto come da ogni 

condizionamento spaziale e temporale) ed è universale (è valida per tutti gli uomini). Propriamente 

parlando è una "RAGION PURA PRATICA". L'autonomia della ragion pura pratica si esprime nello  
 

IMPERATIVO CATEGORICO definibile anche come TU DEVI 

(Imperativo = comando; categorico = senza condizioni) 
 

L'imperativo categorico è unico ed universale; proprio per questo può esser formulato in diversi modi, 

tutti comunque equivalenti. Kant ci dà tre enunciati o formulazioni (FORMULE); la prima nella Critica 

della ragion pratica, le altre due nella Fondazione della metafisica dei costumi (1785). 

 
 

FORMULE DELL' IMPERATIVO CATEGORICO 
 

1. Agisci in modo tale che tu possa volere che la massima delle tue azioni divenga universale  

ricerca ciò che è universale; agisci secondo una legge morale che possa valere per tutti  
 

2. Agisci in modo da trattare l’umanità, cosi in te come negli altri, sempre anche come un fine e mai 
    come un semplice mezzo. 

 l'umanità è il fine; rispetta sempre la dignità dell'uomo 
 

3. Agisci in modo che la tua volontà possa istituire una legislazione da te considerata universale. 

 sii autonomo; sei il legislatore e il giudice (rigoroso) di te stesso (moralità VS moralismo) 
 

 

Dall'imperativo categorico discendono gli IMPERATIVI IPOTETICI; essi non sono formali e collegano un 

determinato scopo all'indicazione di un corrispondente comportamento, prescrivono dei mezzi in vista 

di determinati fini. Essi assumono la forma del:  
 

SE VUOI  …………..  ALLORA DEVI  …………….. 
 

L'imperativo categorico e gli imperativi ipotetici sono analizzati da Kant nella ANALITICA della ragion 

pura pratica (parte 1, libro I) mentre nella DIALETTICA della ragion pura pratica (parte I, libro 11) 

affronta il tema della contraddizione (della antinomia) fra legge morale e felicità; tema che 

corrisponde alla terza domanda sopra riportata (Che cosa ho diritto di sperare?). 
 

La ricerca della felicità non fonda la legge morale (che è incondizionata), non è il motivo che ci 

spinge ad osservare la legge, ma ci si può comunque chiedere (la "ragione" non può far a meno di 

chiedersi) se la legge morale porta o meno alla felicità. È il tema del sommo bene come unione di 

virtù e felicità. L'origine della contraddizione (della antinomia) è evidente: da un lato vi è la volontà 

morale che si esprime come libertà e finalità, dall'altro vi è il mondo fenomenico (in cui si colloca la 

nostra azione e di cui fa parte il nostro organismo con i suoi istinti e le sue pulsioni) che si manifesta 

nella causalità deterministica. Per superare la contraddizione Kant formula i postulati della ragion 

pratica; il termine POSTULATO ha per Kant lo stesso esatto significato che esso assume nella 

geometria euclidea:  
 

POSTULATO = proposizione non dimostratile che si assume come vera. 
 

Come i Postulati della geometria, pur essendo indimostrabili, costituiscono una esigenza irrinunciabile 

per lo sviluppo della geometria stessa, così i postulati della ragion pratica costituiscono una esigenza 

intrinseca alla vita morale stessa. È bene ricordare come i postulati non abbiano alcun valore 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 13 - 

conoscitivo (non sono dimostrabili), ma appunto "valore pratico" o, per ritornare al brano iniziale, non 

sono la risposta alla prima domanda (Cosa posso sapere?) ma alla terza (Cosa posso sperare?).  

 
 

POSTULATI DELLA RAGION (PURA) PRATICA 
 
1. LIBERTÀ: l'uomo è libero di scegliere nella sua azione morale e non è pertanto sottoposto a 

forme interne (destino, predestinazione) o esterne (leggi naturali, condizionamento sociale) di 
necessità. Senza libertà di scelta non vi sarebbe infatti alcuna possibilità di azione morale. La 
moralità, l'etica (come già aveva intuito Epicuro introducendo il CLINAMEN – deviazione dal 
percorso rettilineo - nel meccanicismo atomistico democriteo) può esistere solo se si presuppone 
la libertà dell'uomo.  
 

 Io non so se sono libero; agisco, comunque, come se lo fossi. Di fronte a qualunque ostacolo 
    o condizionamento io sono comunque pienamente responsabile delle mie azioni. 

 

2. IMMORTALITÀ DELL'ANIMA: l'uomo è un essere limitato nel tempo e nello spazio e pertanto nel 
raggio della sua azione; la perfezione, cui mira l'azione morale seguendo l'imperativo categorico, 
non può esser raggiunta negli ambiti spazio-temporali della vita terrena. Alla perfezione, in 
quanto esseri limitati, ci possiamo solo avvicinare passo passo all'interno di un progresso infinito. 
La perfezione è pertanto l'idea guida di un progresso che non può aver fine. L'azione morale, 
nella sua ricerca della perfezione, presuppone pertanto la propria immortalità.  
 

 Io non so se vivrò dopo la morte ma, siccome voglio raggiungere la perfezione, agisco come 
     se il mio io fosse immortale. Non c’è un esito definitivo al progresso morale. 
 

3. ESISTENZA DI DIO: chi agisce moralmente è degno della felicità. Ma questa non si realizza in 
questo mondo (dove spesso il giusto non ottiene giustizia); se non si realizzasse mai tutto 
sarebbe assurdo. È esigenza della legge morale l’unione fra virtù e felicità (= SOMMO BENE) e 
pertanto l’esistenza di un giudice supremo che ridistribuisca con assoluta equità meriti e torti, 
bene e male, premi e punizioni. 
 

 Io non so se se otterrò la felicità, se il mio comportamento morale sarà ricompensato, agisco 
    comunque come se lo sapessi. Non so se prima o poi la giustizia prevarrà; agisco comunque  
    come se ne fossi certo. 

 

 

Kant può allora concludere questa opera “pratica” riconnettendosi alla prima critica e ai suoi risultati: 

si tratta di una delle pagine più conosciute e più belle di Kant (ne verrà tratto l’epitaffio per la sua 

stessa tomba). 
 

Due cose riempiono l’animo di ammirazione e venerazione sempre nuova e crescente, quanto più 

spesso e più a lungo la riflessione si occupa di esse: il cielo stellato sopra di me, e la legge morale 

dentro di me. Queste due cose io non ho bisogno di cercarle e semplicemente supporle come se 

fossero avvolte nell'oscurità, o fossero nel trascendente, fuori del mio orizzonte; io le vedo davanti a 

me e le connetto immediatamente con la coscienza della mia esistenza.  

La prima comincia dal posto che io occupo nel mondo sensibile esterno, ed estende la connessione in 

cui mi trovo, a una grandezza interminabile, con mondi e mondi, e sistemi di sistemi; e poi ancora ai 

tempi illimitati del loro movimento periodico, del loro principio e della loro durata.  

La seconda comincia dal mio io invisibile, dalla mia personalità, e mi rappresenta in un mondo che 

ha la vera infinitezza, ma che solo l'intelletto può penetrare, e con cui (ma perciò anche in pari tempo 

con tutti quei mondi visibili) io mi riconosco in una connessione non, come là, semplicemente 

accidentale, ma universale e necessaria.  

Il primo spettacolo di una quantità innumerevole di mondi annulla affatto la mia importanza di 

creatura animale che deve restituire nuovamente al pianeta (un semplice punto nell'universo) la 

materia della quale si formò, dopo essere stata provvista per breve tempo (e non si sa come) della 

forza vitale.  

 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 14 - 

Il secondo, invece, eleva infinitamente il mio valore, come [valore] di una intelligenza, mediante la 

mia personalità in cui la legge morale mi manifesta una vita indipendente dall'animalità e anche 

dall'intero mondo sensibile, almeno per quanto si può inferire dalla determinazione conforme a fini 

della mia esistenza mediante questa legge: la quale determinazione non è ristretta alle condizioni e ai 

limiti di questa vita, ma si estende all'infinito.      [CrPr., Conclusione] 
 

Questi temi verranno ripresi e rielaborati da Kant nell’opera La religione entro i limiti della semplice 

ragione (1793): il rapporto tradizionale fra religione, fede e morale va rovesciato. Non sono la 

religione e la fede a fondare la morale, ma è la volontà morale a fondare la religione e la fede. 

Abbandonate le dispute teologico dogmatiche tradizionali, il Cristianesimo, reinterpretato 

criticamente, diventa compatibile con una religione morale ed una fede pratica razionale. Io non so 

ma voglio che esista la libertà, che la mia durata sia senza fine, che vi sia un Dio. I postulati della 

ragion pratica non sono conoscenze ma atti di fede fondati sulla volontà morale. 

 

8. Critica del Giudizio (1790): Che cosa è l'uomo? o, in altri termini, “La vita della mente” 
 

 CONTRADDIZIONE TRA  
   

RAGION  PURA   VS   RAGION  PRATICA 
   

Mondo dei fenomeni 
Retto dal determinismo 

esperito con la corporeità 
  VS   

Mondo della moralità 
retto dalla libertà 

frutto della esperienza interna 
   

↓  ↓ 
   

CONOSCENZA   VS   VOLONTÀ  
   

 ↓ ↓ ↓  

↓  ↓ 
 SENTIMENTO  
   

Giudizi sintetici a priori  Imperativo categorico 
(fecondi e universali)  (fecondo e universale) 

   

Ricompongono all’unità 
della conoscenza 

le diverse esperienze 
              

Ricompongono ad unità  
(regno dei fini) la molteplicità 
del comportamento umano 

   

↓  ↓ 
   

Rivoluzione copernicana 
(gnoseologia) 

            
Rivoluzione copernicana 

(etica) 
   

↓  ↓ 
   

GIUDIZI DETERMINANTI ↓ ↓ ↓ GIUDIZI DETERMINANTI 
   

 GIUDIZI RIFLETTENTI  
   

 

GIUDIZI DETERMINANTI Dato un universale (logico o morale)  noi  determiniamo  l’accordo 
dell’oggetto (ragion pura) o del comportamento (ragion pratica) con 
l’universale (centralità del soggetto pensante) 
       accordo dei fenomeni con le categorie (logiche e morali) 

  

GIUDIZI RIFLETTENTI Dato un oggetto esterno (già conosciuto con la sensibilità e con 
l’intelletto) percepiamo l’accordo del mondo interiore con esso 
      accordo del sentimento con i fenomeni 



Filosofia  Il criticismo kantiano 

 - 15 - 

I GIUDIZI RIFLETTENTI 
 

1. Giudizi estetici: sono disinteressati, non legati alla sensibilità né al piacere; non sono soggettivi. 

Con essi riconosciamo. 
 

1.1. il bello quando l’oggetto sensibile, su cui si riflette esteticamente (tramite la immaginazione), 

è in accordo con la nostra esigenza interiore di libertà 
 

1.2. il sublime quando, di fronte alla immensità dei fenomeni della natura, avvertiamo la 

sproporzione incolmabile con il nostro essere sensibile e, contemporaneamente, una 

esaltazione del nostro essere razionale che riesce a cogliere tale distanza abissale. Può essere: 
 

1.2.1. sublime matematico quando ci poniamo di fronte alla immensità dell’universo 

(spaziale) e all’eternità (temporale): cfr. L’infinito leopardiano 
 

1.2.2. sublime dinamico quando ci poniamo di fronte all’immensità delle potenze naturali 
 

2. Giudizi teleologici: quando con il sentimento cogliamo (avvertiamo, ma non conosciamo) la 

presenza della finalità nella natura e pertanto l’opera di una intelligenza organizzatrice: nel mondo 

sensibile sembra sottesa ed agire una libera volontà che (finalisticamente) mira al trionfo del bene 

in sintonia con la nostra legge morale. 
 

9. Il diritto, la politica e la storia 
 

La tendenza naturale dell’uomo è di raggiungere la felicità  attraverso la ragione, cioè attraverso la 

libertà, la moralità. Il carattere unitario e finalistico della storia è quindi orientato dal completo 

sviluppo della disposizione umana alla ragione: processo di continuo perfezionamento.  

La natura si serve dell’antagonismo tra gli uomini, del conflitto fra individualismo e socievolezza, per 

spronare in loro tutte le energie possibili. La filosofia mostra come la storia possa e debba (imperativo 

categorico) dirigersi verso l’unificazione politica del genere umano ed alla Pace perpetua. Si tratta di 

un progresso possibile, di un ideale orientativo e, nello stesso tempo, di un imperativo sul piano etico 

e di una teleologia insita nella natura umana. 

Diritto Stato Periodo Caratteri 

Provvisorio di natura originario 
Guerra permanente o potenziale di tutti contro 
tutti (Hobbes) 

Perentorio 
Assoluto 
(dispotico) 

antico e 
moderno 

Stato giuridico che garantisce la pace e la difesa 
dall’arbitrio altrui ma che ci pone come sudditi 
indifesi di fronte all'arbitrio dello Stato (Hobbes) 

Pubblico 
di diritto 
(repubblicano 
o civile) 

illuministico 

Fondato sul contratto fra i cittadini e sul ricono-
scimento dei rispettivi diritti (giusnaturalismo)  
 Costituzione repubblicana dei singoli stati e 
Formula trascendentale del diritto pubblico * 

Internazionale 
Federazione 
di Stati 

futuro 
Libera federazione degli stati repubblicani (Stati 
Uniti): tutti gli stati hanno uguali diritti 

Cosmopolitico 
Società delle 
nazioni 

finale 
Ogni uomo è portatore, in ogni stato, degli stessi 
diritti dei cittadini residenti e pertanto nessuno 
straniero è trattato da nemico.  Pace perpetua 

 

* Formula trascendentale del Diritto pubblico: 
 

“Tutte le azioni relative al diritto degli altri uomini, la cui massima non è compatibile con la 

pubblicità, sono ingiuste”  

    il segreto di Stato è immorale ed illecito in quanto viola la sovranità dei cittadini. 
 

____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 
 

1784: Idea di una storia universale dal punto di vista cosmopolitico 
1784: Risposta alla domanda: Che cos’è l’illuminismo? 
1785: recensione a “Idee per una filosofia della storia dell’umanità” di Herder 
1786: Congetture sull’origine della storia 
1795: Per la pace perpetua 
1797: Metafisica dei costumi  


